
Chesterton 1

Ideologisch-religiös: The Innocence of Father Brown

In der Vorweltkriegszeit war Sherlock Holmes das Maß aller Dinge, wenn es um fiktive Detek-
tive ging. Seine Popularität war es, die andere Seriendetektive hervorbrachte. Ein Krimiautor, zumal
wenn er in England lebte, konnte ihn lieben oder hassen, ignorieren konnte er ihn nicht, denn er 
musste damit rechnen, dass seine eigene Kundschaft den von ihm produzierten Detektiv mit Holmes
verglich und ihn an diesem maß. Die Kunst für die jüngere Generation von Krimiautoren bestand 
darin, einerseits Distanz zu Doyle zu wahren, andererseits seine Erfolgsspur dennoch nicht zu 
verlassen. Chesterton und seinem Father Brown gelang dieser Balanceakt.

Chestertons Meisterdetektiv betritt die literarische Szene im Jahr 1910 in der Erzählung „The 
Blue Cross“, und der Autor macht ihn Holmes so unähnlich, wie es nur geht: Er ist kleingewachsen,
rundlich und so zerstreut, dass er seinen Regenschirm beinahe im Zug liegen lässt. Er scheint der 
Inbegriff des Einfaltspinsels zu sein, sieht aus wie ein Norfolk-Knödel (wie auch immer das nun 
aussehen mag, gut sicherlich nicht), er wirkt weltfremd, ist stark kurzsichtig und hilflos, wie ein 
Maulwurf, der plötzlich ans Tageslicht gerät. Wenn man aufmerksam liest, wird es einem nicht 
entgehen, dass diese Einschätzung (nicht jedoch die Schilderung der Äußerlichkeiten) nicht vom 
auktorialen (also allwissenden) Erzähler abgegeben wird, sondern von einem der Protagonisten der 
Geschichte. Wenn der Leser aber nicht weiß, dass der so beschriebene Priester, der hier als poten-
tieller Opfer eines Verbrechens und nicht dessen möglicher Aufdecker eingeführt wird, der eigent-
liche Serienheld ist, hat er hier noch keinen Grund, diesem Beobachter zu misstrauen.

Father Brown wird aber auch in späteren Erzählungen ähnlich eingeführt, als selbst der DAL 
(dümmste anzunehmende Leser) weiß, dass er der große Detektiv ist. Chesterton vertraut hier auf 
die Wirkung eines uralten Märchenmotivs, das man als das Aschenputtelhässlichesentleinstory 
bezeichnen kann. Der Erfolg dieser Geschichten beruht auf der Tatsache, dass unzählige Menschen 
glauben, sie seien eigentlich Schwäne, obwohl sie in Wirklichkeit hässliche Entlein sind und von 
ihrer Umgebung meist völlig zu Recht entsprechend behandelt werden. Das sorgt für eine an-
dauernde Unzufriedenheit mit der Realität. Im Traum jedoch findet ein solcher Mensch Erfüllung: 
Er wird zu Holmes oder zu James Bond, der er ja, wenn auch unerkannt, in seinen geheimen 
Wunschvorstellung ja eigentlich ist, der verkannte Genie, der arme Prophet, der angeblich zu 
Unrecht nichts in seinem Heimatlande gilt. Die Hoffnung, es den anderen irgendeinmal zeigen zu 
können, stirbt zuletzt: Alle halten mich für einen unscheinbaren kleinen Trottel, aber in Wirklichkeit
bin ich, nun ja, wie Father Brown der Große und die anderen täuschen sich in mir, wie sie sich in 
ihm getäuscht haben. Der Stoff aus dem Träume sind.

Father Brown unterscheidet sich von Holmes nicht nur in Beruf und Aussehen sondern auch in 
der Art, wie er seine Fälle löst. In einer seiner Erzählungen „The Honour of Israel Gow“ parodiert 
Chesterton geradezu die Methode von Doyles Serienhelden: In einem schottischen Schloss finden 
die verschiedene Detektive (privat, staatlich und Father Brown) folgende unerklärliche Gegen-
stände: wertvolle Edelsteine ohne Fassung, Kerzen ohne Kerzenhalter, Schnupftabak ohne Dose an 
unmöglichen Stellen, kleine Häufchen winziger Metallstücke. Man könnte meinen, es gäbe nur eine
logische Erklärung für all das. Father Brown schüttelt locker eine phantastische Erklärung nach der 
anderen aus dem Ärmel, an die er allesamt nicht glaubt. Er führt damit die Holmes’sche Methode ad
absurdum. Typisch für Chesterton ist es, dass Brown damit mehr tut als nur das. Der Priester wendet
die Lehre sofort ins Allgemeine, Weltanschauliche: Wie es jede Menge falsche Deutungen der 
seltsamen Gegenstände gibt, so passen auch jede Menge falsche Theorien auf das Universum, 
Wahrheit gibt es aber nur eine einzige, die dem katholischen Priester zugänglich ist. Als weitere 
Seltsamkeiten gefunden werden, verrennt sich auch Father Brown in eine falsche Erklärung, denn 
der Detektiv ist zwar genau so unfehlbar wie die Kirche, der er dient, aber nur am Ende der Ge-



Chesterton 2

schichte. Schließlich ist die von Father Brown aufgedeckt Wahrheit noch unwahrscheinlicher als die
falschen Erklärungen, die er vorher als unwahrscheinlich verwarf. 

Dieses Betonen des Außergewöhnlichen, des Nichtalltäglichen ist wiederum ein Struktur-
merkmal der meisten Father-Brown-Geschichten. Sowohl das Verbrechen als auch seine Auf-
deckung sind ins Phantastische gesteigert, die elementarsten Regeln der Wahrscheinlichkeit gelten 
nicht. In den besten Geschichten Chestertons trägt dieser Antirealismus zu ihrem Erfolg bei, 
manchmal ist er aber auch nur dumm und ärgerlich. In der Erzählung "The Invisible Man" ist der 
Titelheld und der Mörder ein Postbote, den jeder übersieht und so unter der Nase von vier 
Beobachtern unbemerkt die Leiche vom Tatort entfernen kann. Dieser Trick wird in vielen Krimis 
angewandt, man übersieht eine Person, weil ihre Anwesenheit scheinbar selbstverständlich und 
nichts mit der eigentlichen Handlung zu tun hat. Er ist an sich auch nicht unrealistisch, aber 
Chesterton übertreibt die Situation dermaßen, dass der eine oder andere Leser nicht den Scharfsinn 
Father Browns bewundert, sondern sich über die Arroganz des Autors ärgert, der seinen Kunden für 
so dumm hält, ihm diesen Blödsinn verkaufen zu können. 

Nicht nur sind die Father Brown Erzählungen mit voller Absicht weniger realistisch als die mit 
Holmes als Protagonisten, sie sind auch vom erfolgreichen Rätselkrimi noch weiter entfernt. Hat 
der Leser schon bei Doyle oft keine faire Chance, das Verbrechen vor der Erklärung durch den 
Detektiv aufzudecken, so bleibt er bei Chesterton häufig völlig chancenlos, wenn er Hinweise 
scharf beobachten und logisch miteinander verknüpfen will. Er kann zwar den Täter oft erraten, 
wenn er die Vorurteile des Autors kennt: Kapitalisten, Puritaner, Antialkoholiker, Jazzfreunde und 
Atheisten können sich leicht als Bösewichter entpuppen, aber selbst darauf ist kein Verlass. Die 
eigentliche Sünde eines Einbrechers besteht in einer Geschichte gerade darin, dass er zulässt, dass 
ein unschuldiger Sozialist, also Vertreter einer Irrlehre, seines Verbrechens verdächtigt wird.

Stil und Erzählperspektive passen sich dem irrealen Charakter der Handlung an und wirken so 
verstärkend. Einer der Übersetzer der Father Brown Geschichten, der Chesterton als Stilist und 
literarische Figur ernst nimmt, gibt unter anderem folgende Charakteristika seines Stils an:

1. parallel gebaute Satzglieder, die unweigerlich Wortwiederholungen bedingen

2. Stabreime bis hin zur Verwendung seltenster und erlesenster Wörter oder sehr 
unübliche Verwendung üblicher Wörter, um eine stabreimende Kette zu verlängern

3. ungewöhnliche, unerwartete Wortkombinationen wie  "demütige Unverschämtheit".

Andere sprechen von Chestertons Vorliebe für Paradoxa und pointierte Formulierungen. All das 
wirkt gekünstelt, dem natürlichen, umgangssprachlichen Sprachfluss diametral entgegenlaufend und
gerade deshalb angemessen.

Chesterton erzählt auktorial, das heißt sein Erzähler ist allwissend. Gelegentlich tritt er in der 
ersten Person Singular auf, so in „The Wrong Shape“:

Anyone passing this house, I say, would be namelessly fascinated by it. 

In jedem “creative writing” Kurs würde man heute die Einfügung als überflüssig bezeichnen und 
dem möchtegern Autor nahe legen, dergleichen sein zu lassen, da damit jegliche Unmittelbarkeit 
verloren gehe. Bei der weiteren Beschreibung des Hauses wird es, gemessen am Stil eines Heming-
way, noch schlimmer:

There are further peculiarities about this house, which must be described to start with, not 
only that the reader may understand this tragic tale, but also that he may realize what it was
that the opening of the door revealed.



Chesterton 3

All das jedoch als schlichte, in der Entstehungszeit der Geschichten schon altmodische Fehler 
abzutun, würde zu kurz greifen. Der so geschaffene Distanz passt zu der schlichtweg irrsinnigen 
Handlung.

Zur auktorialen Erzählperspektive gehört auch, dass der Erzähler über Gott und die Welt 
philosophiert und dass es so gut wie keine Distanz zwischen ihm und dem Autor gibt. Dies 
ermöglicht ihm, unmittelbar Werbung für die in England lange Zeit unterdrückte und verfolgte 
katholische Kirche zu machen, eine propagandistische Zielsetzung, die in dieser Form, in dieser 
Direktheit den Holmes-Geschichten fremd ist. Die Gefahr dabei ist allerdings riesig: Propaganda 
langweilt. Wenn man eine katholische Predigt haben will, liest man keinen Krimi sondern geht in 
die Sonntagsmesse. Das ist zwar öde, gilt aber im Gegensatz zur Krimilektüre als verdienstvoll. 
Maßvoll dosiert und mit der Handlung verwoben, kann aber die Verkündigung der katholischen 
Lehre den Leser für Chesterton und für die Mutterkirche gewinnen, mit der der Autor zunächst 
sympathisiert und der er später auch angehört. Krimikonsumenten haben oft ein schlechtes 
Gewissen: Sie fürchten, sie würden Zeit vergeuden, die sinnvoller Weise anders genutzt werden 
könnte. Wenn aber das Verdienstvolle (Andacht) mit dem Angenehmen (Krimi) verbunden ist, dann 
kann man sich unbeschwert vergnügen, vorausgesetzt, dass die Spannung nicht durch die Predigt 
abgetrieben wird. 

Die auktoriale Erzählweise erleichterte es Chesterton, für längere Zeit ohne Stilbruch andere 
Personen als den Detektiv oder dessen Sidekick in den Brennpunkt der Geschichte zu stellen. So 
stand ihm eine größere Variationsbreite für seine Erzählungen zur Verfügung, die nicht so 
schematisch wirken wie die Doyles. Dies bleibt nicht ohne Folgen. Obwohl Chesterton sich 
verpflichtet fühlte, Father Brown in einigen Geschichten eine Art Watson-Figur in der Person des 
mit der Zeit bekehrten Einbrechers Flambeau beizugeben, bleibt das Verhältnis zwischen den 
beiden eher abstrakt. Holmes ist nichts ohne Watson, Father Brown kann auch ohne Flambeau. 
Damit geht eine der reizvollsten Motive der Vorlage, die innige aber unerotische Männerfreund-
schaft, verloren. Ohne die Erdung durch den alltäglichen Watson wirkt Father Brown noch weniger 
real als Holmes, und das ist durchaus im Sinne des Autors.

Die Künstlichkeit der Father Brown Geschichten wird zusätzlich dadurch gesteigert, dass der  
Autor in ihnen gelegentlich sehr deutlich auf die Bibel und andere literarische Werke Bezug nimmt. 
In der Erzählung "The Queer Feet“ hält ein äußerst erlesener Club der höchsten Gesellschafts-
schicht mit dem Namen "The Twelve Good Fishermen" in einem höchst exklusiven Hotel sein 
jährliches Gastmahl ab. Das dabei verwendete Besteck ist so kostbar, dass der noch nicht 
reformierte Flambeau sie erfolgreich stehlen würde, wäre nicht zufällig Father Brown anwesend. 
Auch der DAL merkt hier, dass die Veranstaltung im höchsten Maße blasphemisch das Letzte 
Abendmahl karikiert und dass der einzige gute Fischer unter den Anwesenden Father Brown ist, der
hier die Bekehrung des Verbrechers zwar noch nicht vollbringt aber doch in die Wege leitet. 
Weniger offensichtlich ist, dass Chesterton hier zugleich ein Motiv aus Charles Dickens' Roman 
Great Expectations aufgreift und radikalisiert. Dickens’ Protagonist, Pip, soll bekanntlich ein 
Gentleman werden, also alle nützliche Tätigkeiten tunlichst vermeiden. Also schließt er sich dem 
Club der "Finches" an, die primär miteinander fressen, saufen, in Streit geraten und das Geld zum 
Fenster hinausschmeißen. Dem reichlich vulgären Club des Aufsteigers Pip geht natürlich 
Exklusivität ab, er könnte sich mit seiner Abstammung niemals den "Twelve True Fishermen" 
angehören. Aber dennoch ist das Treiben der Finches fast weniger verwerflich als das der Fisher-
men. Die jungen Leute um Pip sind wenigstens jung und gehören nicht zu der Menschen, von denen
man Führung erwartet. Die gesellschaftlichen Elite bei Chesterton wäre zu höherem berufen und 
bietet nur eine Parodie des Christentums. 

Dass Dickens im Rahmen des Schicklichen, also in den Grenzen, welche die Verkaufbarkeit 
seiner Bücher nicht beeinträchtigten, ein sozialkritischer Schriftsteller war, ist allgemein bekannt. 
Dass aber ein katholischer Sympathisant und Reaktionär wie Chesterton ihn gerade in dieser 



Chesterton 4

Beziehung zu übertrumpfen versucht, mag den nicht englischen Leser verwundern. Gerade wenn 
man wie ich in Bayern lebt, assoziiert man Katholizismus nicht mit Gesellschaftskritik. Man muss 
sich immer in Erinnerung rufen, dass historisch betrachtet die katholische Kirche nicht zu den 
Stützen der englischen Gesellschaft zählt. Als Katholik gehörte man lange Zeit nicht so richtig dazu,
man war religiös unkorrekt. Gerade deshalb konnten auch Sympathisanten und Mitglieder der 
alleinseeligmachenden Konfession so gnadenlos mit der englischen Elite umspringen – eine 
Tendenz, die gerade bei konvertierten Autoren wie Chesterton oder auch Waugh gut zu beobachten 
ist. Dieser gesellschaftskritische Ansatz war Doyle und den Holmes-Geschichten fern.

Chesterton lässt seinen Detektiv im Gegensatz zu Doyle in keinem Roman auftreten. Der litera-
rische Kampf soll wohl auf dem Felde stattfinden, auf dem der ältere Autor brilliert. Man kann in 
der Tat mit einiger Berechtigung behaupten, die Holmes-Romane führten, mit Ausnahme von The 
Hound of the Baskervilles, den man auch als eine etwas flachgeklopfte Erzählung betrachten kann, 
eher ein Schattendasein, da die Kurzform diesem Helden eher entgegenkommt. Chesterton nimmt 
schon in seiner ersten Father Brown Story den Kampf gegen Doyle auf dessen favorisierten Spiel-
wiese auf und präsentiert dann so etwas wie eine perfekte Kriminalerzählung.

Im ersten Paragraphen von „The Blue Cross“ wird Valentin, der Pariser Polizeichef eingeführt. 
Er ist ein hochberühmter Detektiv und in seinem Denkvermögen weltmeisterlich. In England macht 
Valentin Jagd auf Flambeau, einem Verbrecher der Extraklasse, "a colossus of crime". Ein Kampf 
der Giganten scheint sich anzubahnen. Der Erzähler gibt sich als Kenner der Geschichte der 
Kriminalliteratur. In Valentin kann man unschwer den Franzosen Vidocq erkennen, eine historische 
Figur, dessen Memoiren einst große Verbreitung fanden. Flambeau ist hingegen ein Abkömmling 
von Leblancs Arsene Lupin, einem Gentlemaneinbrecher. Als dann ein wenig später auch noch E. 
A. Poe zitiert wird, ist die Ahnenreihe des Krimis vor Doyles Holmes wenn nicht komplett so doch 
recht ausführlich in der Geschichte integriert. Die indirekte Botschaft ist eindeutig: Es gab und gibt 
schon Krimis vor oder neben Doyle, die Tradition des Krimis kann man nicht auf Holmes redu-
zieren.

Nachdem der eigentliche Held wie anfangs beschrieben zunächst als scheinbar harmloser Trottel 
eingeführt wird, macht sich Valentin in London auf die Suche nach Flambeau, von dem jede Spur 
fehlt. Der Erzähler wirft nun eine intellektuelle Rauchbombe nach der anderen und in diesem Nebel 
stört es den Leser nicht, dass Chesterton den unwahrscheinlichsten Zufall bemühen muss, um den 
Plot der Erzählung in Gang zu setzen. So spekuliert er über die Tatsache, dass Wunder sich ereignen
können, und gibt auch recht unverständliche Sätze wie diese von sich: 

The French electrify the world not by starting any paradox, they electrify it by carrying out a 
truism. They carry a truism so far – as in the French Revolution.

Ist das auch (vielleicht nur scheinbarer) Wahnsinn, der Wahnsinn hat auf jeden Fall Methode. 
Der Erzähler kann im selbsterzeugten Rauch ohne Anstoß zu erregen Valentin in demselben Gast-
haus unterbringen, das der kleine unscheinbare Priester in Begleitung eines hoch gewachsenen 
Priesters (der Leser weiß bereits: Flambeau ist groß) besucht hat. Salz und Zucker sind im Gasthaus
miteinander vertauscht. Valentin findet das merkwürdig, folgt den beiden Priestern und entdeckt 
immer mehr zum Teil komische Seltsamkeiten im Verhalten des kleinen Priesters. Der Franzose 
versichert sich die widerwillige Hilfe einiger Polizisten und kann den "Father"  mit seinem groß 
gewachsenen Begleiter so einholen, dass er ihrem Gespräch lauschen kann. Die beiden reden 
zunächst über theologische Fragen, dann lässt Flambeau die Maske fallen. Er ist hinter dem im Titel
erwähnten sehr wertvollen blauen Kreuz her, den der kleine Priester transportieren soll. Der Super-
verbrecher muss aber erkennen, dass Father Brown ihn schon längst durchschaut, überführt und 
überlistet hat. Flambeau wird verhaftet und verbeugt sich vor Valentin, der das Kompliment weiter-
reicht: 



Chesterton 5

"Do not bow to me, mon ami," said Valentin, with silver clearness. "Let us both bow to our 
master."
And they both stood an instant uncovered, while the little Essex priest blinked for his 
umbrella.

So endet die Geschichte, in der es überhaupt nicht störend wirkt, dass im realen Leben Father 
Brown Flambeau niemals so vorführen könnte, ohne dass dieser etwas bemerkte oder dass Valentin 
niemals auf diese Weise die beiden finden würde, und das auch noch zum optimalen Zeitpunkt. Die 
Geschichte spielt zwar angeblich weitgehend in London, aber noch mehr im Reich der Wunder und 
der Märchen, in dem es vernünftig ist, das Unvernünftige zu tun und in dem die Wahrscheinlichkeit 
keine wünschenswerte Größe ist.

In so einer Welt ist es nur folgerichtig, dass Father Browns Erfolg nur zu einem geringen Teil auf
seine intellektuellen Fähigkeiten basiert. Seine Tätigkeit als Seelsorger und insbesondere als Beicht-
vater, also eine Welterfahrung, die er seiner Beschäftigung mit dem Überirdischen verdankt, ist da 
wesentlich hilfreicher. Vermutlich kennt er so die Abgründe der menschlichen Seele, in dieser 
Geschichte reicht es aber für ihn, über die Vorgehensweisen von Kriminellen Bescheid zu wissen. 
Er könnte Flambeau noch einiges beibringen, wenn er denn nur wollte. Gerade weil der Verbrecher 
die miesesten Ganoventricks im Gegensatz zu Father Brown nicht einmal vom Namen her kennt, 
besteht für ihn Hoffnung auf Bekehrung und Reue.

Eine übermäßige Psychologisierung der handelnden Personen oder eine zu tiefe Reflexion über 
Schuld und Sühne würde die Geschichte zerstören. Wie im Märchen sind die Figuren weitgehend 
mit einfachen Strichen gezeichnet. Sie gehen in ihren Berufen auf: der Polizist jagt Verbrecher, der 
Verbrecher versucht, Verbrechen zu begehen, der Priester versucht, Seelen zu retten (wie ange-
deutet, im Falle von Flambeau einige Geschichten später durchaus erfolgreich). Aus welchen 
frühkindlichen Erlebnissen sie dazu getrieben werden, ist völlig nebensächlich, wie überhaupt das 
Privatleben der drei Hauptfiguren, von dem der Leser hier nichts erfährt. Sie sind ja auch eher die 
Verkörperungen von Ideen als Menschen. Es wäre so etwas wie Blasphemie, über das Sexualleben 
Father Browns zu spekulieren. 

In einer Geschichte, die in der Dimension der Wunder eine Rolle spielt, ist es gerade der 
Vertreter des Glaubens, der den Verstand verteidigt und jeden Frontalangriff auf die Vernunft als 
schlechte Theologie verurteilt. Diese theoretische Aussage ist mit der Handlung aufs engste 
verknüpft und geht aus ihr hervor, denn gerade die angeblich unkatholische Ablehnung der "ratio" 
trägt dazu bei, Flambeau endgültig als Scheinpriester zu entlarven. Dies gilt auch für eine der 
geglücktesten Szenen in der Geschichte, als ein atheistischer Rationalist zum Vorkämpfer des 
Glaubens wird. Valentin entdeckt ein zerbrochenes Fenster und deutet das als ein Hinweis auf die 
von ihm verfolgten Priester. Einer der ihn begleitenden Polizisten fragt ihn, rein rational betrachtet 
völlig zu recht: "Why, what proof is there that this has anything to do with them?" Valentin reagiert 
so, wie Papst Pius, wenn man von ihm ultimativ gefordert hätte, endlich irgendwelche Beweise für 
die Jungfräulichkeit Marias vorzulegen:"Proof! … Good God! The man is asking for proof." Es gibt 
natürlich keinen Beweis. Entweder glaubt man, oder man kann gleich resignieren oder aufgeben. 
Tertium non datur. Dass Valentin in seinem Wutausbruch auch noch Gott anruft, macht die Szene 
nicht minder komisch.

Die Geschichte führt so auf amüsante Weise die besten Eigenschaften des Katholizismus vor, 
nämlich ihre Breite, die man provokativ als Toleranz und Weltlichkeit bezeichnen kann. Eine welt-
fremde Institution überlebt schließlich nicht fast zwei Jahrtausende, und Father Browns Glaube 
verstellt ihm nicht die Sicht auf die Wirklichkeit. Im Gegensatz zu manchen fundamentalistisch-
protestantischen Sekten kann sich die katholische Kirche mit den Wissenschaften zumindest theore-
tisch problemlos arrangieren, denn zwischen einer richtig verstandenen Wissenschaft und der 
wahren Lehre darf es keinen unauflösbaren Widerspruch geben. Kein Katholik ist verpflichtet, zu 



Chesterton 6

glauben, Gott habe die Welt in genau sechs Erdentagen erschaffen oder dass es zu den  Pflichten 
eines rechtgläubigen Vaters gehört, die eigenen Söhne gelegentlich mit einer Rute durchzuhauen 
oder dass man nicht in den Himmel kommt, wenn man einer Bluttransfusion zustimmt. Die wahre 
Religion ist eine Bereicherung, sie eröffnet neue Welten, sie grenzt nicht ein. In dieser Erzählung, 
im Märchenland also, funktioniert das.

Zu den positiven Eigenschaften des Katholizismus gehört auch sein grundsätzlicher Internati-
onalismus. Selbst in Ländern wie Irland oder Polen, in denen die Kirche Teil der zum Teil vehement
vertretenen nationalen Identität ist, ist der Papst meist ein Ausländer. In Chestertons Geschichte 
arbeiten die früheren Erbfeinde, der Engländer und der Franzose trotz unterschiedlicher Mentalität 
und Geschichtsbild (nicht umsonst wird die Französische Revolution expressis verbis erwähnt) 
erfolgreich zusammen, wenn auch (wen wundert es, wenn man Chestertons Nationalität und 
Glauben kennt) der Engländer und der Katholik etwas besser wegkommt.

Das Zusammengehen England und Frankreichs war allerdings zur Zeit der Veröffentlichung 
dieser Geschichte im Zeichen der "Entente cordiale" in beiden Ländern politisch korrekt. Der neue 
Antagonist Englands, verkörpert durch „the Kaiser“ Wilhelm II., wird einmal in der Geschichte 
erwähnt. Das geschieht das zwar im Kontext von Flambeau, also einem Verbrecher, ist aber ohne 
jede polemisch-politische Spitze. Die Völkerfreundschaft der Erzählung ist universell. Und selbst 
gegenüber Ganoven gibt sich der Erzähler tolerant. Sie sind nicht rettungslos verloren, zumal wenn 
sie auf einen kompetenten katholischen Priester treffen. All das führt hier nicht zu einer kitschigen 
Verklärung der Welt, sondern in eine Traumlandschaft, in der Völkerfreundschaft, Toleranz und die 
Aufhebung von dem  Gegensatz zwischen Rationalität und Glauben als Ideale sichtbar werden. 

Leider gleicht Chesterton einem Manne, der mit dem Arsch das umschmeißt, was er mit den 
Händen aufgebaut hat. Führt er in "The Blue Cross" die anziehenden Aspekte des Katholizismus 
vor, präsentiert er in der zweiten Geschichte seines ersten Sammelbandes The Innocence of Father 
Brown mit dem Titel "The Secret Garden" die widerlichste Seite einer Institution, die neben 
unzähligen karitativen Einrichtungen eben auch die spanische Inquisition hervorgebracht hat. 

"The Blue Cross“ ist, wie mehrere der Father Brown und einige Holmes Geschichten, ein Krimi 
ohne Mord, in dem kein Blut fließt. "The Secret Garden“ präsentiert gleich zwei geköpfte Men-
schen, wobei ein Leichnam noch zusätzliche Verletzungen aufweist. In einer Variation des damals 
schon zur Tradition gehörenden "closed room mystery“ erscheint es auf den ersten Blick uner-
klärlich, wie das Opfer in einen geschlossenen Garten gelangen und wie der scheinbar scheinbar 
feststehende Mörder entkommen konnte. Die Lösung ist, dass der vermeintliche Täter in Wirklich-
keit das Opfer ist, dem ein falscher, zuvor abgeschnittener Kopf aufgesetzt wurde, während der 
wahre Täter das Haupt des wahren Opfers in hohem Bogen über den Zaun geschmissen hat. Da 
abgeschlagene Köpfe nicht ohne weiteres erhältlich sind, kann Father Brown leicht die Identität des 
Mörders feststellen: Es handelt sich dabei um Valentin, dem Pariser Polizeichef, dem Zeugen einer 
Hinrichtung am selben Tage, der dann den Kopf unter irgendwelchem Vorwand (es wird nicht 
gesagt welcher) mitgenommen hat. 

Der Mann der Aufklärung, der Atheist, entpuppt sich also als ein kaltblütiger Killer. Der Geist 
der Toleranz aus der vorherigen Geschichte wird hier vertrieben. Und zwar mit seltener Gründ-
lichkeit. Valentin mordet nicht nur, er tut das auch noch aus antikatholischem Fanatismus. Der 
Getötete war nämlich steinreich und religiös. Bis kurz vor seiner Ermordung unterstütze er 
verschiedene protestantische Sekten, die für den Atheismus harmlose Gegner sind. Als er sich aber 
der katholischen Kirche zuwandte, wurde er zu einer echten Gefahr und musste beseitigt werden.

Für den Atheisten Valentin gibt es in dieser Geschichte weder im Diesseits noch im Jenseits 
Gnade. Als es ihm klar wird, dass er entlarvt werden wird, zieht er sich zurück und begeht 
Selbstmord, die schlechthin unverzeihbare Sünde, da dabei meist keine Zeit für Reue bleibt. 
Widmet man "The Blue Cross“ dem Geist des Heiligen Franziskus von Assisi, so muss man wohl 



Chesterton 7

den Schutzpatron von "The Secret Garden" Torquemada nennen. Oder man sagt, Chesterton ist ein 
würdiger Nachfahre von Sir Thomas More, dem geistreichen Autor von Utopia, dem humorvollen 
Menschen, der in Sachen Ketzerei und Ketzer von bemerkenswerter Intoleranz und Grausamkeit 
war und den man, wäre er etwas früher heiliggesprochen worden, durchaus zum Schutzpatron der 
Inquisition hätte machen können. 

Nicht nur ist die Moral der zweiten Geschichte äußerst fragwürdig, auch die literarische Gestal-
tung ist eher mangelhaft. Das Problem besteht darin, dass Valentins Verbrechen unvorstellbar dumm
ist. Selbst der DAL merkt bald, dass der Plan niemals hätte funktionieren können. Um nur ein 
Beispiel zu nennen: Es würde nun mal ins Auge stechen, wenn der Polizeichef sich eines abge-
trennten Kopfes bemächtigt, vor allem dann, wenn bald darauf ein Geköpfter in seinem Garten 
auftaucht. Selbst der dämlichste Bulle aller Zeiten hätte sich was weniger Auffälliges ausdenken 
können, als Valentin es tut. Dies könnte ein geglückter satirischer Seitenhieb auf den aufgeklärten 
Atheismus sein, der sich für vernünftig hält und in Wirklichkeit aber strohdumm ist. Valentin ist 
aber in beiden Geschichten der große Detektiv, zwar von Father Brown übertroffen, aber von 
auktorial bestätigter Qualität, „supreme over French – and largely over European – police 
methods“. Da der Erzähler allwissend ist und keine Ironiezeichen setzt, muss das der Leser das 
glauben und "The Blue Cross" entfaltet seine Wirkung gerade deshalb, weil diese Charakterisierung 
zutrifft, im „The Secret Garden“ bildet sie einen unaufgelösten Widerspruch zur Handlung und 
schwächt so die Geschichte. Die beiden ersten Erzählungen des Sammelbandes sind die Prototypen 
aller Father Brown Stories: Die besten von ihnen klopfen an der Tür der Weltliteratur, die 
schwächsten sind ärgerliche Propagandawerke eines verbohrten Katholiken, dem sein Sinn für 
Humor abhanden gekommen ist.

Vielleicht war es besondere Gnade seines Gottes, dass Chesterton 1936 gestorben ist und nicht 
mehr mit ansehen musste, was Film und Fernsehen aus seinem Father Brown gemacht haben, 
obwohl für den unvoreingenommenen Konsumenten diese Bearbeitungen zum Teil amüsanter sind 
als die literarische Vorlage. Dies liegt daran, dass sie das humoristische Element stark betonen und 
im Zuge dieser Gewichtung ein neuen, den Absichten Chestertons diametral entgegen gesetztes 
Motiv präsentieren, nämlich einen komischen Konflikt zwischen dem Protagonisten und seinen 
Kirchenobern. Selbst wenn der Zuschauer längst vergessen hat, wer von wem warum umgebracht 
wurde, wird er sich an die Konfrontation Heinz Rühmanns mit seinem Bischof und dessen Sekretär 
erinnern. Pater Brown wird hier zum Prototyp einer Krimivariante, die sich selber so ernst nicht 
nimmt, während Chestertons Father Brown, dem Selbstironie mitunter auch nicht gänzlich fremd 
ist, eher für die Krimis zum Muster wurde, die bewusst nicht realistisch sein wollen, die sehr 
deutlich auf die bereits vorhandene Krimitradition reagieren und die eine bestimmte Weltan-
schauung, einen bestimmten Glauben bewusst propagieren. Das "dulce" wird hier zum Zuckerguss 
für die Propaganda, die vermeintlich "utile" ist.


